
Die Kleinschrift von P. Martin Ramm wendet sich an alle, die ihr Christ-
sein verlebendigen wollen. Wenn der Autor klar und verständlich den 
Glauben der Kirche an die dritte göttliche Person erläutert, kann er dabei 
aus langjähriger seelsorglicher Erfahrung schöpfen. Christsein wird vom 
Heiligen Geist her definiert und im Hinblick auf die Herausforderungen 
der modernen Welt konkretisiert. In vielen praktischen Details wird 
gezeigt, wie Christsein ‚geht‘. Mit einem kleinen Firmkatechismus im 
Anhang ist diese Schrift besonders geeignet für Firmlinge, Firmpaten, 
Konvertiten und nicht zuletzt für Priester und Katecheten.

Das Priesterseminar St. Petrus möchte mit dem Wandkalender 2026 
seine Verbundenheit mit allen Freunden und Wohltätern zum Aus-
druck bringen und für die vielfältige Unterstützung im zu Ende gehen-
den Jahr danken. Das Kalendarium enthält neben den Tagesheiligen 
und liturgischen Festen auch die Prüfungszeiten unserer Studenten 
sowie Exerzitien- und Weihetermine. Die Bilder aus dem Seminar- 
alltag lassen Sie am Seminarleben teilhaben. Über das Jahr verteilt 
wird jedem Seminaristen ein besonderer „Gedenktag“ zugeteilt, um 
die zukünftigen Priester Ihrem Gebet anzuempfehlen.

Das Rituale Parvum enthält eine Auswahl liturgischer Formulare  
zu Sakramenten und Sakramentalien (lateinisch und deutsch) nach 

der traditionellen Form des Römischen Ritus. Neben sakramenta-
len Riten (Taufe, Firmung, Krankensalbung, Trauung) sind auch die 

wichtigsten Segnungen und Weihen des Kirchenjahres (Johanneswein, 
Dreikönigswasser, Agathabrot u. a.) enthalten. Die hochwertige Aus-

führung mit Ledereinband und Lesebändern wurde um den Ritus der 
Erwachsenentaufe, der Bittprozession sowie einer ganze Reihe von 

Segnungen und Gebeten erweitert.

Christsein in der Welt  
von heute 

Mit dem Priesterseminar 
durch das Kirchenjahr

Segnungen, Weihen und 
sakramentale Riten

Verlag St. Petrus · Leiblachstr. 6 · D-88145 Opfenbach · T +49 8385 9246459 · · www.petrusverlag.de

* Für Druck und Versand bitten wir um eine Spende zugunsten des Schriftenapostolats der Priesterbruderschaft St. Petrus
 IBAN: DE85 7509 0300 0200 1992 22 · BIC/SWIFT: GENODEF1M05

gratis
 schrift*

VERSAND 
 € 3,-

€ 21,–

gratis
 schrift*



Informationsblatt
j a n ua r  2 0 2 6 3 6 .  j g .  n r .  3 8 0 / 1  B 6 5 6 8

der Priesterbruderschaft St. Petrus

Pünktlichkeit:
Kleine Tugend, 
große Wirkung

Wo Gott als Mensch  
gegangen ist

Traditionelle Pilgerwege

Selbstvergleiche:
Original oder 
schlechte Kopie?

Adventus medius: 
Die dritte Ankunft 
Christi



informationsbl at t januar 20262

editorial

Impressum · Herausgeber: Priesterbruderschaft St. Petrus e.V., Kirchstraße 16, 88145 Wigratzbad · Verantwortlicher 
Redakteur: P. Stefan Dreher FSSP · Erscheinungsweise: monatlich · Internet: www.petrusbruderschaft.de, www.fssp.org
Kontakt für Adressänderungen und Serviceanfragen: Tel. +49 (0)83 85 92 21 0, 
Spendenkonten · Distrikt: Volksbank Allgäu-Oberschwaben, IBAN DE32 6509 1040 0180 2740 07, BIC GENODES1LEU 
Priesterseminar: Volksbank Allgäu-Oberschwaben, IBAN DE53 6509 1040 0143 1230 17, BIC GENODES1LEU
Bildnachweis · FSSP (S. 2) · iStock: Mariakray (S. 1, 15), PeopleImages (S. 3), Igor Suka (S. 10) · Pixabay (S. 6+7, 14)  
Stift Heiligenkreuz/Elisabeth Fürst (S. 8) · iStock: PeopleImages (S. 3), Igor Suka (S. 10) · Shutterstock: CalypsoArt (S. 4+5) 
Wikimedia Commons: Piotrus/CC BY-SA 3.0 (S. 12) · Paolo Galosi/Romano Siciliani/KNA (S. 13) · Houghton Library, 
Harvard University/Public Domain (S. 19)

Liebe Freunde und Wohltäter!
Was soll uns das Christkindchen bringen?
Das Beste von allen Dingen!
Doch was mag das sein?
Ist’s Atlas und Seide
Und Gold und Geschmeide
Und Edelgestein?
Lasst den Christbaum uns fragen,
Der soll es uns sagen:
Vor allem ein Herz, das zu Gott sich erhebt,
Das stets wie die Tanne nach oben strebt,
Einen Glauben, der fest,
Von Gott nicht lässt.
Eine Hoffnung, die grün und frisch sich erhält,
Wenn auf sie auch der Schnee der Prüfung fällt,
Die wie die Tanne zur Winterzeit
Fortgrünt unter jeglichem Kreuz und Leid.
Eine Liebe dann, die in allen Herzen
Viel lichter noch brennt als alle die Kerzen,
Die an Weihnachtstagen die Christbäume tragen;
Und Eintracht und Frieden, wie wir sie sehn
Bei denen, die um die Christbäume stehn,
Mit einem Wort, was dem Christen wert,
Was den Christen ziert und vollkommen ihn macht,
Das werde vom Christkindchen allen gebracht,
Das werde dem Ärmsten, auch mir beschert.

Adolf Kolping

Das Beste von allen Dingen – das wünsche ich 
Ihnen mit den Worten des seligen Adolf Kol-
ping zum Weihnachtsfest und zum Neuen Jahr! 

Worin liegt dieses Beste? Es ist nichts 
anderes als das, was den Christen auszeichnet, 
ihn vollkommen macht und ihm letztlich 
wahres Glück und tiefe Erfüllung schenkt:  
die Verbindung mit Gott. Für den Priester und  
Sozialreformer Kolping bestand wahrer Reich-
tum nie in materiellen Dingen, sondern in 
einer lebendigen Gottesbeziehung. Ein Leben 
in Verbundenheit mit Gott, geprägt von Tu-
genden und Nächstenliebe, findet seine Vollen-
dung in der ewigen Gemeinschaft mit Gott.

Möge das Christkind Ihnen nicht nur äu-
ßere Freude, sondern vor allem innere Schätze 
bescheren: ein Herz, das sich zu Gott erhebt, 
einen festen Glauben und eine lebendige Hoff-
nung, die auch in schweren Zeiten Zuversicht 
schenken; eine Liebe, die in Ihren Herzen 
heller brennt als alle Kerzen am Christbaum –  
und nicht zuletzt Frieden und Eintracht in ei-
ner friedlosen Zeit. Mögen diese Gaben Sie und 
Ihre Lieben im kommenden Jahr begleiten. 

Herzlich danke ich Ihnen für die vielfältige 
Unterstützung in diesem Jahr und wünsche 
Ihnen – auch im Namen meiner Mitbrüder in 
der Petrusbruderschaft – frohe Weihnachten 
und Gottes Beistand im Jahr 2026!

Pater Stefan Dreher FSSP,
Distriktsoberer für den

deutschsprachigen Raum



informationsbl at t januar 2026 3

spiritualität

Zweifellos vergleicht sich der Mensch gerne mit anderen. 
Nicht nur alle Arten von Wettkämpfen zeigen: Der Ab-
gleich sportlicher oder geistiger Fähigkeiten wie Intelligenz 
und Gedächtnis, das Abwägen von Aussehen und körper-
lichen Vorzügen, ja selbst Vergleiche von Tugenden und 
Lastern durchziehen das menschliche Leben wie ein roter 
Faden. Mit dem „Komparativ“ kennt die deutsche Sprache 
(und andere mit ihr) daher sogar einen eigenen grammati-
kalischen Bereich des Vergleichs.

Wer lebt, der vergleicht

Diese Tatsache gründet auch in der Struktur des menschli-
chen Erkenntnisvermögens: Unser Verstand lernt vor allem 
durch Vergleichsprozesse, indem er Sachverhalte miteinan-
der abgleicht. Er überprüft, ob sich da etwas „gleicht“, inwie-
fern da etwas „gleich“ oder zumindest irgendwie ähnlich ist. 
Urteile wie „hier ist es kalt, da ist es kälter“ können wir des-
halb äußern, weil wir aufgrund von automatisch erfolgenden 
Vergleichen Sachverhalte miteinander abgleichen und durch 
diese vergleichenden Vorgänge neue Erkenntnisse ziehen. 
Der Lehrer bewertet seine Schüler, indem er deren Leistun-
gen mit jenen Inhalten abgleicht, in denen er sie unterrichtet 
hat. Diese Vergleichsprozesse geschehen teils bewusst, teils 
unbewusst. Vergleiche zu ziehen gehört untrennbar zum 
menschlichen Leben. Wer lebt, der vergleicht. Sich mit ande-
ren zu messen ist normal, allgegenwärtig, ja notwendig und 
gehört zu den sozialen Bedürfnissen.

Das Gefühl, eine graue Maus zu sein

Doch auch hier gibt es ein schädliches Zuviel, das dem 
Menschen leicht den inneren Frieden raubt; es führt ihn in 
die Frustration, wie wissenschaftliche Studien belegen. So-
mit ist diese falsche Vergleichssucht auch sündhaft; daher 
warnen bewährte geistliche Autorinnen und Autoren wie 
Teresa von Ávila vor ihr.

Vor allem junge Leute geraten allzu leicht in eine re-
gelrechte Vergleichsspirale. Oft suchen sie unbewusst nach 
ihrer eigenen Identität als Mensch und nach Halt und 
Geborgenheit in einer häufig als rau und herzlos wahrge-
nommenen Welt. In den oft stundenlang hoch und runter 
gescrollten „sozialen Medien“ begegnen sie ständig ande-
ren Menschen, was fast unweigerlich Vergleichsprozes-
se in Gang setzt. Der zur Schau gestellte Glamour echter 
oder vermeintlicher „Stars“ und „Influencer“ bewirkt, dass 
sie zu „Idolen“ idealisiert werden. Die durchtrainierten 

von P.  dr.  daniel eichhorn FSSP

Original oder  
schlechte Kopie?
Warum wir uns nicht ständig mit 
anderen Menschen vergleichen sollten.



informationsbl at t januar 20264

spiritualität

Traumkörper und sonstige Vorzüge anderer Menschen 
hinterlassen im Betrachter allzu leicht Frustration und das 
Gefühl, als vermeintlicher „Verlierer“ dazustehen. Ange-
sichts der vermeintlichen Dolce Vita anderer Menschen 
fühlt Otto Normalverbraucher sich schnell als graue Maus. 
Daher machen Experten den Konsum sozialer Medien für 
die Zunahme von Depressionen und sonstiger psychischer 
Leiden stark mitverantwortlich.

Denn übertriebenes Sich-Vergleichen kann negative 
Emotionen wie Neid, Eifersucht und Missgunst auslösen. 
Der Neider gönnt der beneideten Person ihre guten Ei-
genschaften nicht. Um diesen Tendenzen etwas entgegen 
zu setzen, gibt es in manchen Ländern bis heute Schuluni-
formen. In Jesu Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg 
kritisiert der Herr des Weinbergs diese falschen Haltungen: 
„Darf ich mit dem, was mir gehört, nicht tun, was ich will? 
Oder ist dein Auge böse, weil ich gut bin?“ (Mt 20,15). Die-
se Haltungen vergiften das soziale Klima und hatten sogar 
heilsgeschichtliche Konsequenzen; zu Recht macht das bi-
blische Buch der Weisheit diese Laster für die Existenz des 
Todes verantwortlich: „Durch den Neid des Teufels kam 
der Tod in die Welt“ (Weish 2,24).

Alles ist geschenkt

Doch was ist am übertriebenen Sich-Vergleichen eigentlich 
so problematisch? Wer diesem Ungeist folgt, der vergisst die 
im Jakobusbrief (1,17) bezeugte Weisheit und Güte Gottes: 
„Jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt 
von oben herab, vom Vater der Lichter.“ Daher ist abso-
lut alles, was der Mensch ist oder hat, letztlich Geschenk 
Gottes: Manches erhalten wir von Gott direkt, anderes in 
indirekter Weise, nämlich durch eigene Mitwirkung oder 
durch das Mitwirken anderer Menschen. Dabei ist jede 
Mitwirkung der Geschöpfe nur deshalb möglich, weil Gott 
sie dazu befähigt hat: Denn alles, wodurch wir unser Leben 
als Menschen führen – Leben, Seele, Leib, Verstand, Wil-
le, Gedächtnis, Interessen, Talente –, sind Gaben Gottes. 
Wann immer der Mensch tätig ist, vermag er dies nur, weil 
Gott ihn dazu befähigt.

Wenn aber letztlich alles Geschenk (Gottes) ist, dann 
fällt der sachliche Grund für übertriebenes Sich-Verglei-
chen und vor allem der Grund für Neid, Eifersucht und 
Missgunst weg. Denn Gott verteilt seine Gaben und Talente 
so, wie er es will und wie es gemäß seiner unergründlichen 
Weisheit recht ist. Er allein weiß, warum er dem Einzelnen 
gibt, wie er dem Einzelnen eben gibt.

Finde zu dir selbst

Daher stellt jeder Mensch ein absolut einzigartiges Gefü-
ge an charakterlichen Eigenschaften, Gaben und Talenten, 
aber auch an Schwächen und Fehlern dar. Diesen konkreten 
Menschen gibt es in dieser Form in der gesamten Mensch-
heitsgeschichte genau ein einziges Mal. Jeder Mensch ist ein 
singuläres „Original“, niemand eine „Kopie“ oder ein „Klon“.

Daher aber sollte kein Mensch jemand anderes sein wol-
len, niemand sollte sich zu einer Kopie anderer Menschen 
machen wollen. Für die psychische Gesundheit ist es uner-
lässlich, immer mehr „ich selber zu werden“ und eben nicht 
ein künstlich erschaffenes Zerrbild meiner selbst. Gott hat 

„Kein Mensch sollte sich selbst 
zur Kopie machen, 

sondern er sollte er selber werden. 
Wer sich ständig mit 

anderen Menschen vergleicht, 
steht nicht hinreichend 

zu sich selbst und schadet sich 
damit nur selbst.“



informationsbl at t januar 2026 5

spiritualität

Den Vergleichs-Dämon bekämpfen

Daher sollten wir uns fragen, ob wir in übertriebener Wei-
se zum Sich-Vergleichen neigen. Mittels kluger Selbstbe-
obachtung sollten wir analysieren, ob, wann und wie diese 
Prozesse in uns ablaufen. Allerdings ist eine solche Selbst-
kontrolle – im Grunde eine Art „Gewissenserforschung“ – 
wiederum nur im rechten Maß sinnvoll; sie darf nicht in 
permanente, zerstörerische Selbstbespiegelung ausarten.

Wir sollten uns immer wieder einmal fragen, ob uns 
die in uns unweigerlich ablaufenden Vergleichungsprozes-
se „herunterziehen“ und negative Emotionen verursachen. 
Ist dies der Fall, so sollten wir dem Vergleichs-Dämon den 
Kampf ansagen und uns bemühen, das ständige Abgleichen 
mit anderen Menschen zu überwinden. Wer dazu in über-
triebener Weise neigt, leidet meist an einem mangelnden 
Selbstwertbewusstsein und sollte sich daher um ein gesun-
des Selbstwertgefühl bemühen. Spirituell gesehen bedeutet 
das: Gott danken lernen – und zwar für die eigenen Gaben, 
persönlichen Stärken und Vorzüge, aber gerade auch für 
die Talente und Gaben all der anderen Menschen. Wer Gott 
wirklich und konsequent als den Geber alles Guten (an)er-
kennt, der wird die Tendenzen zu übertriebenem Selbstver-
gleich, zu Neid und Eifersucht überwinden. Auf jeden Fall 
sollte man sich am Leben der Heiligen ein Beispiel nehmen.

Danken und sich inspirieren lassen

Statt sich mit anderen unnötig oft zu vergleichen, sollten wir 
die Haltung der Dankbarkeit einüben: Gott danken nicht nur 
für alle Gaben und Talente, die er mir gegeben, sondern auch 
für alles Gute, das er anderen geschenkt hat. Entsprechend 
erinnern uns die Texte der Heiligen Schrift immer wieder an 
die rechte Dankbarkeit: „Da sagte Jesus: Sind nicht zehn rein 
geworden? Wo sind die neun? Ist denn keiner umgekehrt, 
um Gott zu ehren, außer diesem Fremden?“ (Lk 17,17f.)

Selbstverständlich sollte sich der Mensch vom Guten, das 
er an anderen Menschen sieht, inspirieren lassen: Gute Ei-
genschaften anderer Menschen sollte man sich zum Vorbild 
nehmen und ihnen nacheifern. Das bedeutet indes nicht, 
dass man seine eigene Persönlichkeit quasi aufgeben und 
zur Kopie des Anderen werden dürfe. Rechte Nachahmung 
führt nicht dazu, dass der Mensch den anderen Menschen 
„kopiert“ und dabei sein eigenes Sein und Wesen verrät. Im 
Gegenteil: Rechtes Sich-Vergleichen und gelingendes Nach-
ahmen weckt die eigenen persönlichen Ressource und legt 
das Potenzial in der eigenen Persönlichkeit frei.

jeden Menschen von Ewigkeit her vor Augen, er hat eine 
konkrete Vorstellung von ihm. Je mehr der Mensch diesem 
göttlichen „Idealbild“ ähnlich wird, desto mehr kommt er zu 
sich selbst, desto freier wird er von sich selbst, desto mehr 
erlangt er die rechte „Freiheit in Christo“. So ist jedem Men-
schen die Aufgabe gestellt, dieses Bild in sich freizulegen. 
Kein Mensch sollte sich selbst zur Kopie machen, sondern er 
sollte er selber werden. Wer sich ständig mit anderen Men-
schen vergleicht, steht nicht hinreichend zu sich selbst und 
schadet sich damit nur selbst. Zudem wird, wer andere Men-
schen kopiert, nur eine schlechte Kopie sein, weil seinerseits 
auch der Andere ein völlig einzigartiger Mensch ist und da-
mit letztlich nicht kopiert werden kann.



informationsbl at t januar 2026

rubriktitel

Ich freute mich, da sie mir sagten: 
„Zum Haus des Herrn wollen wir gehen!“

Stehen geblieben sind unsere Füße
in deinen Toren, Jerusalem.

Jerusalem, auferbaut als eine Stadt,
die da ist für sich verbündet in eins.

Da, dorthin ziehen hinauf die Stämme,
die Stämme des Herrn, Bezeugung für Israel,
zur Lobpreisung des Namens des Herrn.

Ja, dort sitzen die Throne zum Gericht,
die Throne für das Haus Davids.

Erbittet Frieden für Jerusalem:
„Befriedet seien, die Dich lieben!

Friede sei Deiner Festung, 
Friede Deinen Palästen!“

Um meiner Brüder und meiner Genossen willen,
will ich doch Frieden erreden für Dich.

Um des Hauses des Herrn unseres Gottes willen
will ich um Gutes ansuchen für Dich.

von P.  franz prosinger

Eine Betrachtung 
von Psalm 122

6

  „Zum Haus 
           des Herrn 

 wollen wir 
             gehen“



informationsbl at t januar 2026

rubriktitel

Der Psalmist sucht im Gebirge nicht nur ein Refugium, 
eine Zuflucht vor den Weltmenschen (Ps 121), sondern er 
sucht den Heiligen Berg, auf dem der Herr selbst Wohnung 
genommen hat. Diesem Ziel gelten die Wallfahrtspsalmen 
(120-134), und nun ist der Beter schon von Vorfreude er-
füllt: „Zum Haus des Herrn wollen wir gehen!“ Sollte uns 
auf dem Weg zur Kirche nicht eine noch viel größere Freude 
erfüllen, wo doch der Herr leibhaftig gegenwärtig ist? Diese 
konkrete Wirklichkeit ist vorgebildet, da Er sich einen ganz 
bestimmten Ort erwählte, einen Berg unter den vielen im 
Gebirge von Judäa. Er ist unscheinbar gegenüber den hohen 
Bergen des Nordens, dem „Götterberg Zaphon“ im Glauben 
der Kananäer: „Warum beschielt ihr, hochbegipfelte Berge, 
den Berg, den Gott sich zum Sitz begehrt hat?“ (Ps 68,17). 
Schon Abraham wurde zu diesem Berg gewiesen, um seinen 
Sohn „darzuhöhen“ (Gen 22,1-2), denn der Berg Morija ist 
gemäß biblischer Überlieferung derselbe Berg, auf dem der 
König Salomo den Tempel baute (2 Chron 3,1). „Und es wird 
geschehen am Ende der Tage: festgegründet ist der Berg des 
Hauses des Herrn zu Häupten der Berge, über die Hügel 
erhaben; strömen werden zu ihm die Weltstämme alle, hin-
gehen die Völker in Menge, sie werden sprechen: ‚Lasst uns 
gehen, aufsteigen zum Berg des Herrn, zum Haus von Jakobs 
Gott, dass er uns weise in seinen Wegen, dass auf seinen Pfa-
den wir gehen! Denn Weisung fährt von Zion aus, von Jeru-
salem die Rede des Herrn‘ “ (Jes 2,2-3; Mi 4,1-2).

Täglich beten wir im alten römischen Ritus an den Stu-
fen des Altares: „Sende aus Dein Licht und Deine Wahrheit, 
diese werden mich leiten und kommen lassen auf den Berg 
Deines Heiligtums, zu Deinen Wohnungen hin!“ (Ps 43,3). 
Der Hebräerbrief betont das Neue gegenüber dem äußeren 
Blitzen und Donnern am Berg Sinai: „Nein, ihr seid hinzu-
getreten zum Zionsberg und zur Stadt des lebendigen Got-
tes, einem himmlischen Jerusalem; zu den Abertausenden 
von Engeln; zu einer Festversammlung und der Kirche der 
Erstgeborenen, die eingeschrieben sind in den Himmeln; 
und zu Gott, dem Richter aller; und zu den Geistern der voll-
kommen Gerechten; und zu Jesus, dem Mittler des Neuen 
Bundes; und zum Blut der Besprengung, das besser redet als 
das Blut Abels“ (Hebr 12,22-24).

Ganz am Ende schauen wir mit dem Seher Johannes das 
neue Jerusalem, vollkommen geschmückt wie eine Braut vom 
Himmel herabsteigen (Offb 21,2 kekosménên im Perfekt!). 
Schon die aramäische Auslegung der Bibel deutete Ps 68,17: 
„Siehe, der Berg Sinai ist demütig; das Wort Gottes ließ auf 
ihm seine Schekinah [Einwohnung] ruhen“ – und wir kön-
nen hier an Maria als die Bundeslade denken, die als die Frau 

und Mutter am Himmel erscheint (Offb 11,19-12,1). Da un-
ser Psalm begeistert die Tore und die Mauern Jerusalems be-
schreibt (122,2-3), denken wir an die zwölf Tore, drei in jeder 
Himmelsrichtung, mit den Namen der Patriarchen und der 
Apostel (Offb 21,12-14). Die Mauern glänzen in herrlichen 
Edelsteinen. Länge, Breite und Höhe sind gleich (21,16), so 
wie es für einen Traubaldachin vorgesehen ist. Die Tore ste-
hen Tag und Nacht offen, um alle Schätze der Völker aufzu-
nehmen (21,24-25). Die Kirche ist keine fundamentalistische 
Festung, aber sie ist auch keine offene Stadt mit geschleiften 
Mauern, in die jeder Mann und jede Frau ihre esoterischen 
Träume einbringen können. So wie die festgesetzten Dogmen 
einen Rahmen bilden, an dem man sich festhalten kann, um 
dann aber in das eingerahmte Bild zu lebendiger Begegnung 
einzutreten, so soll auch der Pilger die Mauern nicht nur von 
außen bewundern, sondern eingehen in die Geborgenheit 
des Tempels (Ps 130) und seine priesterliche Gemeinschaft 
(Ps 134). „Schau Zion an, die Burg unserer Begegnung! Deine 
Augen sehen Jerusalem, eine sorglose Heimat … Denn dort 
ist der Herrliche: mit uns ist der Herr“ (Jes 33,20). Die gött-
liche Herrlichkeit leuchtet in der Begegnung auf, „mit uns“ 
und „für uns“. Zion als die „Vollendung der Schönheit“ (Ps 
50,2; Klgl 2,15) verwirklicht sich als Bund, als Hochzeitsbund 
des Lammes mit seiner Braut, der Kirche (Offb 21-22).

„Der Herr liebt sie, die Tore Zions, mehr als alle Wohn-
stätten Jakobs. Ehrenreiches ist geredet von dir, Stadt Gottes“ 
(Ps 86,2-3). Die Selbstoffenbarung Gottes, „ohne Unterlass 
im Gespräch mit der Braut seines geliebten Sohnes“ (Conc. 
Vat. II, Dei Verbum 8), erwählte sich einen besonderen Ort 
im Rahmen unserer Geschichte. Die Konzentration auf Jeru-
salem entspricht der Konzentration in der Menschwerdung 
des göttlichen Wortes. Manche meinen, die Erwählung des 
alten Jerusalems wäre ganz übergegangen und aufgegangen 
in die Kirche als dem neuen Jerusalem. Aber wir bleiben als 
eingepfropfte Wildlinge nur durch den erwählten Stamm 
mit der Wurzel verbunden (Röm 11,17-18). Und ist es ein 
Zufall, dass das konkrete Jerusalem unserer Geschichte seit 
dem Untergang des Osmanischen Reiches vor 100 Jahren 
wieder mehr und mehr zu einer Drehscheibe weltgeschicht-
licher Auseinandersetzung wurde? „Der Herr liebt sie, die 
Tore Zions“, er weint über Jerusalem, das sich vorübergehend 
selbst verwarf. Aber das wehmütige Nachdenken darüber in 
Röm 9-11 mündet in die Erkenntnis des Heilsmysteriums, 
dass „All-Israel“ zusammen mit der Fülle der Völker gerettet 
werden wird (11,25-36). So soll auch ich die Tore Zions mit-
leidend lieben, voll Vorfreude, „da sie mir sagten: ‚Zum Haus 
des Herrn wollen wir gehen!‘“.

7

  „Zum Haus 
           des Herrn 

 wollen wir 
             gehen“



informationsbl at t januar 20268

spiritualität

von jonas dlugi,
Seminarist am priesterseminar 
st.  petrus

Die Adventszeit steht am Anfang des Kirchen-
jahres und dient der Vorbereitung auf das Weih-
nachtsfest, das nun kurz bevorsteht. Der Name 
leitet sich vom lateinischen adventus ab, was „An-
kunft“ bedeutet. Er verweist auf die Erwartung der 
Ankunft des Erlösers. Diese vorbereitende Zeit 
erstreckt sich über einen Zeitraum von etwa vier 
Wochen – in anderen liturgischen Traditionen so-
gar sechs – und weist Bußcharakter auf (Violett als 
liturgische Farbe, Wegfall des Gloria in der Heili-
gen Messe). Buße ist eine grundlegende Haltung 
des Christen im Entgegengehen auf den Herrn 
hin. Zwar war sie nie eine strenge Fastenzeit, dient 
aber der geistlichen Vorbereitung auf die Feier der 
Geburt Christi, welche in der Heiligen Nacht be-
gangen wird. Schon bald gedenken auch wir er-
neut der Ankunft des Erlösers in der Gestalt des 
Kindes, welche von den Propheten und der gan-
zen Weltgeschichte herbeigesehnt worden ist. 

Der Kirchenlehrer Cyrill von Jerusalem (313–
386) legt in seinen Katechesen dar, dass der Advent 
mehrere Dimensionen birgt. Er weist darauf hin, 
dass wir nicht nur auf die erste Ankunft Jesu in der 
Krippe warten, sondern auch auf das zweite, noch 
zukünftige Kommen Christi. Dieses geschieht 
mit der Wiederkunft des Heilands als Richter in 
Herrlichkeit am Ende der Zeiten. Dieser Aspekt 
spiegelt sich auch in den liturgischen Texten des 
Advent, die erst spät die Geburt Jesu intensiver 
aufgreifen, zunächst aber vor allem den Blick auf 
das Kommen Christi in Herrlichkeit richten, etwa 
in der bekannten Antiphon (Rahmenvers für ei-

Wenn wir an Weihnachten die Ankunft des Herrn in der Welt feiern, 
nehmen wir vor allem das Geschehen in Bethlehem vor 2000 Jahren in den Blick. 
Bei den Kirchenlehrern ist jedoch von zwei weiteren Ankünften Christi die Rede: 
Die eine liegt in der Zukunft, die andere in unserer Gegenwart …

Die dreifache Ankunft Christi

Vision des Bernhard 
von Clairvaux, 

Stift Heiligenkreuz, 
Wienerwald



informationsbl at t januar 2026 9

spiritualität

und mystische Erfahrung erfolgt. Diese Form des 
„mittleren Advents“ wird von Bernhard als der 
Weg interpretiert, auf dem der Gläubige von der 
ersten Ankunft Jesu bis zur Wiederkunft schreitet. 
Durch die Taufe hat der Christ Anteil erhalten an 
Tod, Auferstehung und neuem Leben in Christus, 
aber nur in der Form des Unterpfandes (als Hin-
weis auf eine Realität, die noch zur Fülle reifen 
muss). Die Vollendung geschieht erst bei der letz-
ten Ankunft Christi, seinem offenbaren Erschei-
nen zum Gericht.

Dass man das Gnadenleben als eine „An-
kunft“ bezeichnen kann, ist biblisch gut begrün-
det. So heißt es etwa in Joh  14,23, dass Jesus im 
Herzen dessen, der seine Worte festhält und seine 
Gebote befolgt, Wohnung nehmen wird. Diese 
Ankunft bedeutet die lebendige Präsenz Christi 
in der Seele durch seine Gnade, seinen Geist und 

seine Liebe; sie ist „liebrei-
che Begegnung“, wie der 
Theologe Erich Przywara es 
ausdrückt. Dies stimmt mit 
einer Grunderfahrung des 
geistlichen Lebens überein: 
Gott braucht man nicht mit 
äußerer Geschäftigkeit und 

Hingabe an allerlei Treiben suchen. Zunächst ist 
Christus, ist Gott in der Innerlichkeit zu finden! 
Die innerliche, innige Begegnung mit Gott ist 
möglich, da Gott uns Anteil an seinem eigenen 
übernatürlichen Leben schenkt. Man denke an die 
Seelenwohnungen, wie sie von Teresa von Ávila 
beschrieben wurden. Für den Christen ist das 
Leben mit Gott zentral, das sich dann auch nach 
außen hin entfaltet. Es ist das habitare secum, das 
„Bei-sich-selbst-zuhause-Sein“, das besonders der 
benediktinischen Spiritualität entspricht. Gemeint 
ist keine Isolation, Weltfremdheit, Absonderung, 
sondern die Umgestaltung des Herzens in eine 
Eremitage, in ein Heiligtum für Gott. Und das gilt 
nicht nur für Personen des gottgeweihten, geistli-
chen Standes, sondern auch für den berufstätigen 
Familienvater oder die Mutter einer ganzen Ras-
selbande. Die Geburt Christi – sein Advent – be-
trifft alle. Angelus Silesius schreibt: „Wird Chris-
tus tausendmal in Betlehem geboren und nicht in 
dir, du bleibst noch ewiglich verloren.“

nen Psalm oder ein Canticum im Stundengebet): 
Ecce dominus veniet et omnes sancti eius cum eo et 
erit in die illa lux magna, alleluia – „Seht, der Herr 
wird kommen und alle seine Heiligen mit ihm; an 
jenem Tag wird ein helles Licht sein, Halleluja!“

Für Cyrill von Jerusalem ist die Adventszeit 
von einer doppelten Erwartung geprägt: der be-
reits vergangenen ersten Ankunft, die sich verbor-
gen und unscheinbar in der Geburt Jesu in Beth-
lehem ereignet hat, und der noch ausstehenden 
zweiten Ankunft Christi, der als Weltenrichter 
erscheinen wird. Die Oration der Vigil von Weih-
nachten vereint beide Blickwinkel in wunderbarer 
Weise: „O Gott, du erfreust uns alljährlich durch 
die Erwartung unserer Erlösung; so gib denn, dass 
wir unseren Herrn Jesus Christus, deinen einge-
borenen Sohn, den wir freudig als Erlöser aufneh-
men, einst auch als Richter mit Zuversicht kom-
men sehen.“ Cyrill betont, 
dass diese doppelte Ankunft 
das zentrale Thema der Ad-
ventszeit bildet. Der Christ 
lebt schlechthin als „advent-
licher Mensch“ in ständiger 
Erwartung der Ankunft des 
Herrn (Parusie), wachend 
und betend, in der Hand die brennende Öllampe 
haltend wie die klugen Jungfrauen im Gleichnis 
(vgl. Mt 25,1–13).

Im 12. Jahrhundert geht der Kirchenlehrer 
und berühmte Prediger Bernhard von Clairvaux 
(1090–1153) noch einen Schritt weiter und er-
weitert die Lehre von Cyrill, indem er eine drit-
te Ankunft Jesu anführt: den adventus medius, 
die „mittlere Ankunft“ Christi. Während Cyrill 
lediglich zwei Ankünfte – Geburt und Wieder-
kunft – unterscheidet, erkennt Bernhard, dass 
die christliche Erfahrung auch eine unmittelbare, 
mystisch-sakramentale Begegnung mit Christus 
umfasst, die im Gnadenleben der Gläubigen er-
fahrbar ist.

Bernhard verwendet den Begriff der „drei-
fachen Ankunft des Herrn“, wobei die „mittlere 
Ankunft“ zwischen der ersten und der letzten 
liegt. Er erläutert, dass diese „mittlere Ankunft“ 
die Begegnung mit Christus beschreibt, die im 
Herzen des Gläubigen durch Gebet, Sakramente 

„Wird Christus tausendmal 
in Betlehem geboren und nicht in dir, 

du bleibst noch ewiglich verloren.“
Angelus Silesius



informationsbl at t januar 202610

spiritualität

von p.  martin knudsen fssp

Es gibt Tugenden, die sofort ins Auge springen: Mut, Barm-
herzigkeit, Großzügigkeit. Sie strahlen, klingen wichtig 
und ziehen Aufmerksamkeit auf sich. Und dann gibt es 
jene kleinen, eher stillen Tugenden, die selten gefeiert wer-
den, aber das tägliche Miteinander erstaunlich zuverlässig 
zusammenhalten. Eine von ihnen ist die Pünktlichkeit. Sie 
tritt nicht mit Fanfaren auf, doch man merkt sehr schnell, 
wenn sie fehlt. Denn Verspätung hat ein Talent dafür, ge-
nau dort Unruhe zu stiften, wo man sie am wenigsten ge-
brauchen kann.

Vielleicht kann man sagen: Pünktlichkeit ist die boden-
ständige Schwester der Nächstenliebe. Keine Heilige auf 
einem Sockel, sondern eine, die im Alltag hilft, dass das 
Zusammenleben nicht zur Geduldsprobe wird.

Bloß altpreußisches 
Spießertum? Oder könnte
Pünktlichkeit vielleicht 
doch ein wertvolles Mittel 
für die Alltagsheiligung 
darstellen, bei der es 
um mehr geht, als nur zur 
rechten Zeit am rechten 
Ort zu sein?

Pünktlichkeit –  
eine kleine Tugend mit 
großer Wirkung

Zeit – das leise Geschenk Gottes

Christlich gesehen beginnt alles mit einem einfachen Ge-
danken: Zeit ist ein Geschenk Gottes. Wir produzieren sie 
nicht selbst, wir besitzen sie nicht, und wir können sie weder 
vermehren noch zurückholen. Jeder Mensch erhält täglich 
dieselbe Menge, und jeder ist eingeladen, sie verantwortlich 
und gewissenhaft zu nutzen. Dieses Bewusstsein bringt et-
was Heilsames mit sich: Wer Zeit als Geschenk betrachtet, 
geht sorgsamer und dankbarer mit ihr um – und automa-
tisch auch mit der Zeit des anderen.

Unpünktlichkeit ist daher nicht nur eine organisatori-
sche Schwäche, sondern berührt einen sensiblen Bereich: die 
Zeit des anderen. Wer jemanden warten lässt, nimmt ihm 



informationsbl at t januar 2026 11

spiritualität

In Kirche und Gemeinde – ein Zeichen  
der Verlässlichkeit
Gerade auch im kirchlichen Leben hat Pünktlichkeit eine 
besondere Bedeutung. Die Heilige Messe beginnt nicht nur, 
weil die Stunde dafür schlägt, sondern weil Menschen sich 
(ver-)sammeln, um gemeinsam vor Gott zu treten. Kommt 
man pünktlich, ermöglicht man diese Sammlung; kommt 
man zu spät, trägt man leicht zur Unruhe bei – oft ohne es 
zu wollen. Wer schon einmal im stillen Gebet saß, weiß, wie 
laut eine zu spät geöffnete Kirchentür sein kann.

Auch die Dienste im Hintergrund – Proben, Treffen, Be-
sprechungen – leben davon, dass man aufeinander zählen 
kann. Eine Gruppe, in der jeder ein bisschen später kommt, 
hat am Ende erstaunlich wenig Zeit gemeinsam. Und eine 
Runde, in der alle pünktlich sind, spürt oft eine heitere Leich-
tigkeit: Man schätzt einander genug, um verlässlich zu sein.

Ähnlich ist es im zwischenmenschlichen Alltag: Ein Be-
such bei einem Kranken zur vereinbarten Zeit kann Trost 
schenken, bevor überhaupt ein Wort gesprochen wurde. 
Eine verlässliche Zeitangabe zeigt dem anderen: „Du bist 
mir wichtig. Ich nehme dich ernst.“ Pünktlichkeit wird so zu 
einem Zeichen der Glaubwürdigkeit und zu einer Form des 
Respekts vor dem Gegenüber.

Zwischen Anspruch und Barmherzigkeit

Trotz ihrer Bedeutung ist Pünktlichkeit kein starres Gebot. 
Christus selbst hat gezeigt, dass die Liebe Vorrang hat. Wenn 
ein Mensch in Not ist, darf die Zeit zweitrangig werden. 
Pünktlichkeit meint also nicht pedantische Strenge, sondern 
eine Haltung der Rücksichtnahme. Sie steht in einem leben-
digen Gleichgewicht aus Verlässlichkeit und Barmherzigkeit.

Eine Tugend, die Frieden stiftet

So unscheinbar sie ist: Pünktlichkeit erleichtert das Zusam-
menleben, schafft Vertrauen, verhindert unötigen Ärger und 
schenkt unseren Mitmenschen ein Stück Ruhe. Sie ehrt nicht 
nur die Zeit, sondern vor allem den Menschen selbst. Darum 
ist Pünktlichkeit schlicht gelebte Nächstenliebe. Jeden Tag, 
mit jeder Begegnung, Minute für Minute.

etwas, das dieser nie zurückbekommt. Oft sind es nur ein 
paar Minuten, aber für den anderen könnten sie wichtig sein 
– ein Moment der Ruhe, eine kleine Verschnaufpause, ein 
Gespräch, das dadurch ins Stocken gerät. Darum ist Pünkt-
lichkeit immer auch ein Ausdruck des Respekts: ein leises 
„Ich sehe dich, und deine Zeit ist mir genauso wertvoll wie 
meine eigene.“

Zucht – die verborgene Kraft dahinter

Natürlich wissen wir alle, dass Pünktlichkeit nicht vom Him-
mel fällt. Es gibt Tage, da verschwört sich alles gegen uns: 
Der Autoschlüssel ist unauffindbar, die Uhr bleibt stehen, 
der Bus fährt zu früh ab. Aber die christliche Tugendlehre 
ist realistisch: Tugenden wachsen durch Übung und Geduld.

Selbstbeherrschung nennt der hl. Apostel Paulus eine 
„Frucht des Geistes“. Das klingt groß, meint aber etwas sehr 
Alltägliches. Pünktlich sein bedeutet, sich selbst ein wenig 
zu ordnen, Prioritäten zu setzen und den berühmten „Nur-
noch-schnell“-Gedanken zu zähmen. Wer rechtzeitig auf-
bricht, nimmt sich selbst den Stress und dem anderen die 
Sorge. Pünktlichkeit schenkt innere Ruhe – und manchmal 
auch die freudige Erkenntnis, dass man tatsächlich Herr 
über seine Zeit sein kann, statt zu ihrem Opfer zu werden.

Nächstenliebe im Kleinen –  
unscheinbar, aber wirkungsvoll

Christliche Nächstenliebe beginnt nicht erst bei großen, he-
roischen Taten. Sie zeigt sich im Kleinen, im Alltäglichen, 
in Gesten, die vielleicht niemand besonders rühmt, die aber 
spürbar guttun. Pünktlichkeit gehört zu diesen Gesten.

Ein paar Minuten Verspätung können genügen, um 
ein Gespräch unruhig zu beginnen, eine Gruppe aus dem 
Rhythmus zu bringen oder einem wartenden Menschen das 
Gefühl zu geben, zweitrangig zu sein. Und manchmal ist es 
nicht nur die verlorene Zeit, sondern die Botschaft dahinter, 
die wehtut: „Du warst nicht wichtig genug.“

Pünktlichkeit hingegen ist eine stille Form der Zuwen-
dung. Sie schafft Vertrauen. Sie nimmt Lasten ab, bevor sie 
entstehen. Sie zeigt: „Ich nehme Rücksicht auf dich und 
möchte dir nicht das Leben erschweren.“

Die Pünktlichkeit ehrt 
nicht nur die Zeit, sondern vor allem 

den Menschen selbst.



informationsbl at t januar 202612

kirche

Aus Schafwolle gewebt

Nach altem Brauch wird das Pallium aus der 
Wolle von zwei Lämmern gefertigt, die am 21. 
Januar, dem Fest der hl. Agnes, vom Papst ge-
segnet werden. 

Am Vortag der Segnung werden die Läm-
mer, die im Trappistenkloster Tre Fontane in 
Rom gehalten werden, zu den Schwestern von 
der Heiligen Familie von Nazareth auf dem Es-
quilin gebracht. Dort werden sie gewaschen, 
gekämmt und geschmückt: eines mit roten 
Rosen als Zeichen des Martyriums der hl. Ag-
nes, eines mit weißen Rosen als Symbol ihrer 
Jungfräulichkeit.

Am Morgen des 21. Januar bringen die 
Schwestern die beiden Lämmer in zwei Kör-
ben zur Basilika Sant’Agnese fuori le mura, 
welche über dem Grab der Heiligen errichtet 
wurde. Bis vor wenigen Jahren brachten die 
Schwestern die Tiere nach der Heiligen Messe 
in den Vatikan, wo sie vom Papst in der Kapel-
le Urbans VIII. benediziert wurden. Seit eini-
gen Jahren werden sie lediglich in der Basilika 
von einem Priester gesegnet.

Danach geht es für die Lämmer zur Basili-
ka Santa Cecilia in Trastevere; seit Jahrhunder-
ten tragen die dortigen Benediktinerinnen für 
die Pallien Sorge.

von P.  johannes paul FSSP

Im Zeichen des Guten Hirten

Amtszeichen aus der Antike

Der Begriff Pallium stammt aus dem Lateini-
schen und bedeutet „Hülle“. Bis ins dritte Jahr-
hundert bezeichnete es das mantelähnliche 
Obergewand der römischen Beamten.

Nach der Anerkennung des Christentums 
als Staatsreligion im Jahre 380 wurde es auch ho-
hen Geistlichen verliehen. Spätestens seit dem 
sechsten Jahrhundert gehört das Pallium zur 
Kleiderordnung der Päpste. Bald darauf begann 
der Papst das Pallium auch einzelnen Erzbischö-
fen der Westkirche zu verleihen. So überreichte 
Papst Sergius I. (687–701) dem Friesenmissio-
nar Willibrord († 739) bei dessen Weihe am 21. 
November 695 das Pallium als Zeichen der neu-
en Würde. Ebenso verlieh Papst Leo III. (795–
816) am 20. April 798 das Pallium an Erzbischof 
Arno von Salzburg († 821) als Metropoliten der 
baiuvarischen Kirchenprovinz.  

Ab dem neunten Jahrhundert waren die 
Erzbischöfe verpflichtet, sich das Pallium vom 
Papst zu erbitten; erst danach durften sie ihr 
Hirtenamt als Metropolit und Vorsteher einer 
Kirchenprovinz ausüben. Seit der Mitte des 11. 
Jahrhunderts bekommt das Pallium eine zu-
nehmend rechtliche Bedeutung: Jeder Erzbi-
schof sollte zur Verleihung nach Rom kommen 
und einen Treueeid ablegen.

Wer die päpstliche Liturgie im Petersdom am Bildschirm verfolgt, entdeckt sie schnell: 
Die schmale, weiße, mit Seidenkreuzen bestickte Wollstola, die der Heilige Vater 

über dem Messgewand trägt. Was hat es mit diesem Ornatstück, Pallium genannt, 
auf sich, das ausschließlich von Papst und Erzbischöfen getragen wird?

Pallium von  
Papst Johannes XIII.,

Museum der Erzdiözese 
Gniezno, Polen.



informationsbl at t januar 2026 13

kirche

einen neuen Papst mit dem Pallium investiert, 
an einem anderen Tag des Jahres erhalten.

Papst Franziskus begann 2015 damit, den 
zukünftigen Metropoliten das Pallium in einer 
Schatulle zu überreichen. Erst später sollte es 
dann in der Kathedrale des neuen Erzbischofs 
vom Apostolischen Nuntius angelegt werden. 
Papst Leo XIV. kehrte hingegen zur Praxis von 
Papst Johannes Paul II. zurück und legte am 
29. Juni 2025 den neuen Metropolitan-Erzbi-
schöfen das Pallium wieder selbst an. 

Form und Farbe

Die heute gebräuchliche Form mit sechs aufge-
stickten schwarzen Kreuzen ist eine verkürzte 
Form des Palliums, sodass es in jüngerer Zeit 
Bestrebungen gab, das Pallium zu erneuern. 
Bereits Papst Johannes Paul II. trug an Ostern 
1999 (nur einmalig) ein längeres Pallium, wie 
es im Hochmittelalter gebräuchlich war. Papst 
Benedikt XVI. wurde bei seiner Amtsführung 
mit einem Pallium investiert, wie man es für die 
Spätantike vermutete. Die fünf eingestickten 
roten Kreuze sollten die fünf Wunden Christi 
symbolisieren. Aus praktischen Gründen kehr-
te Papst Benedikt später wieder zur verkürzten 
Form des Palliums zurück. Allerdings war die-
ses flach am Messgewand anliegend und mit 
sechs roten Kreuzen versehen. Papst Franziskus 
trug zunächst noch das Pallium mit den roten 
Kreuzen, kehrte aber 2014 zu der Form zurück, 
wie sie bei den Metropoliten üblich ist. 

Sendung des Hirten

Das aus Schafwolle gewebte Pallium steht für 
das verlorene Schaf, das der gute Hirt auf sei-
ne Schultern legt und zu seiner Herde zurück-
bringt. Es ist damit Sinnbild für die Sendung 
des Hirten. Den Hirten der Kirche darf es nicht 
gleichgültig sein, dass so viele Menschen in der 
Wüste leben. Der Hirte muss bei den Schafen 
sein, um sie zu nähren und zu retten. Gleichzei-
tig ist das Pallium ein Symbol der Einheit und 
ein Zeichen der Gemeinschaft mit dem heiligen 
Petrus und seinen Nachfolgern.

In der Karwoche werden die Lämmer gescho-
ren. Nachdem am Gründonnerstag die Wolle 
in einer Schale auf dem Grab des Apostels Pe-
trus im Petersdom gesegnet worden war, we-
ben die Nonnen daraus die Pallien und sticken 
sechs schwarze Kreuze darauf.

Vom Papst verliehen

Am Vorabend des Festes der Apostel Petrus 
und Paulus werden die neuen Pallien in den 
Petersdom gebracht und in einem goldenen 
Behältnis am Petrusgrab unter dem Hauptal-
tar abgelegt,  wodurch sie zu Berührungsreli-
quien werden.

Am Fest selbst – es fällt auf den 29. Juni – 
segnet der Papst die Pallien und legt sie jenen 
neuen Erzbischöfen, die auch Vorsteher einer 
Kirchenprovinz sind, an – eine Praxis, die al-
lerdings erst Papst Johannes Paul II. im Heili-
gen Jahr 2000 einführte. Bis dahin beschränk-
te sich der Papst auf die Segnung der Pallien, 
das Anlegen erfolgte später in den Heimatdi-
özesen durch den Apostolischen Nuntius oder 
durch den Hauptzelebranten der Bischofs-
weihe. Ein Metropolit, der das Anlegen des 
Palliums dennoch in Rom wünschte, konnte 
es durch den Kardinalprotodiakon, der auch 

Entwicklung 
des Palliums



informationsbl at t januar 202614

Frühchristliche Berichte

Eine Besonderheit der frühen Kirche sind die sogenannten 
Pilgerberichte. Diese bestehen meist aus Briefen, die die 
Pilger von ihren Stationen im Heiligen Land in die Heimat 
sandten. In der Regel hielt man sich länger an den Heiligen 
Stätten auf. Wir reden hier nicht von Tagen, sondern von 
Monaten. Bedenkt man die ausgedehnte Reisezeit mit, so 
waren Pilger häufig ein gutes Jahr und länger unterwegs. 
Ein Beispiel für einen solchen Pilgerbericht liefert uns die 
Gallierin Egeria aus dem 4. Jahrhundert: Sie orientiert sich 
auf ihrer Reise sehr konkret an der Bibel und besucht die 
dort erwähnten Orte. Auch beschreibt sie die bereits zu 
dieser Zeit in Jerusalem übliche Praxis, den Kreuzweg in 
der vorösterlichen Zeit nachzugehen.

Gefahrvolle Reise

Die Zeiten änderten sich jedoch: Das Römische Reich 
zerfiel, der Islam breitete sich aus und die Heiligen Stätten 
des Christentums, zuvor noch Teil des Oströmischen Rei-
ches, wurden nun von muslimischen Arabern gehalten. 
Die Pilgerreisen fanden jedoch weiterhin statt, aufgrund 
der Gefahr durch Piraten im Mittelmeer jedoch haupt-
sächlich auf dem Landweg über Konstantinopel und Syri-
en. Die Araber ließen die Pilgernden die Heiligen Stätten 
verehren, es gab auch weiterhin – neben der jüdischen und 

Die Wallfahrt in das Heilige Land ist bereits früh in der Kirchengeschichte belegt. 
Die Pilger hatten vor allem Betlehem und Jerusalem zum Ziel – die Stadt, in der Jesus 
Christus geboren wurde, und die Stadt, in der er wirkte, gekreuzigt wurde und auf-
erstand. Doch die Situation im Heiligen Land war für die Pilger nicht immer einfach.
  
von Dr.  André Jesinghaus

Jerusalem – eine Heilige Stadt 
nicht nur für Christen

Traditionelle Pilgerwege 

Vor allem die Orte, die durch die Präsenz Jesu Christi zu 
Heiligen Stätten wurden, hatten und haben eine große An-
ziehungskraft auf Christen. Allen voran sind hier die Städte 
Betlehem und Jerusalem zu nennen. Betlehem war der Ort, 
an dem Christus aus der Jungfrau Maria geboren wurde, wo 
er das Licht der Welt erblickte. An diesem Ort, der vermutlich 

bereits seit der Frühzeit des Chris-
tentums verehrt worden ist, wurde 
bereits unter Kaiser Konstantin 
eine Kirche errichtet. Wie wichtig 
die Geburtskirche Jesu schon da-
mals war, bestätigt uns auch der 
Kirchenvater Hieronymus, der 
seine Vulgata in Betlehem vervoll-
ständigte – und dabei die Heiligen 
Stätten bei der Übersetzung der Bi-
bel ins Lateinische im Blick hatte. 
Jerusalem jedoch war das Zentrum 
der Pilgerreisen: hier hatte Jesus ge-
wirkt, sein Evangelium verkündet –  

Ort seines Leidens, seines Todes, seiner Auferstehung und 
Erhöhung zum Vater. Hier steht die Grabeskirche, die täg-
lich von großen Pilgerscharen besucht wird und in der Li-
turgien vieler christlicher Konfessionen gefeiert werden. An 
diesem Ort hat Christus den Tod überwunden, ist auferstan-
den und hat allen, die an ihn glauben, den Weg zum ewigen 
Leben geöffnet. 

Über den Autor  

Dr. André Jesinghaus wurde 1993  
in Frankenberg an der Eder geboren, 
nach dem Abitur Studium der 
Theologie und Psychologie in Fulda 
und Wien, nach dem Studium 
Promotion in Kirchengeschichte in 
Hildesheim über den Deutschen 
Orden, einen der drei großen Kreuz-
fahrerorden. Derzeitige Forschungs-
schwerpunkte: Päpstliche Liturgie 
und das Papstamt in Renaissance 
und Barock.



informationsbl at t januar 2026 15

kirchengeschichte

das neue Königreich Jerusalem 
ausgerufen – gegen seinen Wil-
len, weshalb er sich bis zu seinem 
Lebensende auch nicht als König 
von Jerusalem bezeichnete. 

Die Ordensritter

Während der Kreuzzüge wurde 
auch eine neue Form des Mönch-
tums ins Leben gerufen: Mönche, 
die neben ihrer Verantwortung für 
die Armen, Kranken und Verwun-
deten in den Spitälern auch für den 
bewaffneten Kampf zur Verteidi-
gung der Heiligen Stätten einge-
setzt wurden und dies in Ordens-
gemeinschaften taten. Die größten 
drei waren: Der Templerorden, der 
Johanniterorden und der Deutsche Orden. In Friedenszeiten 
widmeten sich diese Ritter, die Armut, Keuschheit und Ge-
horsam gelobten, dem Stundengebet. 

Faszination Heiliges Land

In den etwa 200 Jahren der Kreuzfahrten haben sich un-
zählige Menschen auf den Weg ins Heilige Land gemacht. 
Warum dieses so wichtig für Christen ist, hat dabei der 
Minnesänger Walther von der Vogelweide wunderbar in 
seinem „Palästinalied“ zusammengefasst. Bereits die ersten 
beiden Strophen machen das deutlich:

Jetzt erst lebe ich würdig,
Seit mein sündiges Auge erblickt
Das reine Land und auch die Erde,
Der man so viel Verehrung entgegenbringt.
Es ist eingetroffen, worum ich stets gebeten habe:
Ich bin an die Stätte gekommen,
Wo Gott als Mensch gegangen ist.

Schöne Länder, reich und herrlich,
Was ich von solchen bis heute gesehen habe,
So bist du die Krone von allen.
Was für ein Wunder ist hier geschehen!
Dass eine Jungfrau ein Kind gebar,
Erhaben über die ganze Schar der Engel,
War das nicht ein vollkommenes Wunder?

muslimischen Bevölkerung – Christen in den Städten des 
Heiligen Landes. Die Situation für die Pilger änderte sich 
jedoch schlagartig mit dem Einfall der ebenfalls muslimi-
schen Seldschuken in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhun-
derts. Diese eroberten durch ihre militärischen Taktiken 
zudem rasch große Gebiete in Anatolien und überfielen 
Pilger auf dem Weg ins Heilige Land selbst in Friedens-
zeiten. Der byzantinische Kaiser Alexios Komnenos hatte 
den Angriffen nicht viel entgegenzusetzen und konnte die 
Pilger nicht beschützen. Da diese jedoch auch aus dem 
Westen Europas kamen, bat er Papst Urban II. um Unter-
stützung. Dieser predigte einen „Kreuzzug“ und rief dazu 
auf. Dabei ging es in erster Linie um die Verteidigung der 
Pilger, die in das Heilige Land ziehen wollten, aber auch 
um die Rückeroberung der Heiligen Stätten. Aus allen Tei-
len der Bevölkerung folgten Menschen dem Ruf des Paps-
tes und machten sich auf den Weg – trotz anfänglicher 
Skepsis des Adels. Die Intention der Kreuzfahrer war – im 
Gegensatz zu dem, was heute häufig behauptet wird – in 
ihrem Kern religiöser Natur: Im Vordergrund stand kei-
neswegs, sich vor allem Land und Reichtum zu erwerben. 
Es ging in erster Linie darum, die Verehrung der Heiligen 
Stätten im Heiligen Land zu ermöglichen, den Pilgern 
Sicherheit auf ihrem Weg zu verschaffen und sich selbst 
Ablass und Heiligkeit zu gewinnen. Dafür spricht auch, 
dass die Franzosen, Engländer, Italiener und Deutschen, 
die Jerusalem am Ende des ersten Kreuzzuges eroberten, 
eigentlich kein Interesse hatten dort zu bleiben. Erst als 
der byzantinische Kaiser es ablehnte, die eroberten Ge-
biete in sein Reich zu überführen, wurde der französische 
Kreuzfahrer Gottfried von Bouillon zum Herrscher über 

2. — 26. April 2026

Wallfahrt ins Heilige Land 

Wer auf den Spuren Jesu pilgert, 
liest das Evangelium in einem
neuen Licht! Wir machen Station 
in Nazareth, am See Genezareth, 
in Jericho, Betlehem und Jerusalem. 
Dabei haben wir Unterkünfte in 
besten Lagen: unmittelbar neben 
der Verkündigungskirche, am Ufer 
des Sees Genezareth, direkt bei 
der Geburtskirche und nur wenige
Gehminuten von der Grabeskirche 
entfernt. 

Mehr erfahren: 
P. Martin Ramm FSSP

Tel. +41 (0)44 7723933

Pilgerin an der Geburtsstätte Jesu in Bethlehem



informationsbl at t januar 202616

gl aube und kunst

Die Frage nach Tod und Trauer gehört zu den ältesten Themen 
der Weltliteratur. Deren Antworten verweisen nicht selten 
auf eine Wirklichkeit, die dem Christen näher liegt, als man denkt.

Im vierten Buch seiner Bekenntnisse verfasste 
der große Kirchenvater Augustinus eine der 
berühmtesten literarischen Betrachtungen 
über den Tod. Als er an die Zeit denkt, in der 
er in seine Heimatstadt Thagaste zurückkehr-
te, um Rhetorik zu lehren, beschreibt er eine 
Freundschaft, die er mit einem Jugendgefähr-
ten geschlossen hatte. Diese Freundschaft 
gründete vor allem auf einer gemeinsamen 
naturwissenschaftlichen Neugier und bewegte 
Augustinus nicht wenig.  Sie sei die „Süßigkeit 
[seines] Lebens“ gewesen (IV,6).

Dies änderte sich, als sein Freund uner-
wartet starb. Augustinus erinnert sich des 
Augenblicks, in dem er an das Totenbett trat, 
und schildert, wie sein Herz zerrissen und von 
Trauer überwältigt wurde. Plötzlich sah er um 
sich her nur noch Tod und Dunkelheit.

„Überall suchten ihn meine Augen, aber 
ich fand ihn nicht; ich hasste alles, weil ich ihn 
nicht hatte … Süß nur war mir die Träne, die 
ich dem Freunde nachweinte; sie vertrat mir 
ihn als Erquickung meiner Seele“ (IV,4).

Das Motiv von der Seele, die um einen ge-
liebten Menschen trauert, ist so alt wie die Erb-
sünde. In der Literatur wurde es immer wieder 
aufgegriffen – nicht zuletzt im 19. Jahrhundert. 
Unter den Autoren, die dieses Thema aufge-
griffen haben, gibt es wohl keinen, dem es so 

Der Tod, der Rabe und die Perle – 
eine mittelalterliche Antwort  
auf ein uraltes Dilemma

von diakon Stjepan Androić fssp

gelungen ist, ein zugleich poetisches und düs-
teres Bild zu zeichnen, wie Edgar Allan Poe –  
Amerikas größtem Vertreter der Gothic-Lite-
ratur. In seinem berühmten Gedicht Der Rabe 
schildert Poe den nächtlichen Besuch eines 
unheimlichen schwarzen Vogels bei einem ein-
samen Gelehrten, der in „alten und geheimnis-
vollen Bänden“ über die Weisheit grübelt. Als 
er das Geräusch des Vogels für einen Besucher 
hält, wittert er die Hoffnung, seine verlorene 
Geliebte Lenore wieder zu sehen. Als er die 
Tür öffnet, findet er niemanden. Stattdessen 
begegnet er einem unheiligen Raben, der vom 
„pluton’schem Strande“ herkam, und der nur 
ein einziges Wort krächzt: „Nimmermehr“.

Zunächst versucht der Gelehrte, die Bedeu-
tung dieses Wortes zu erkennen:

Ich erschrak, als ward gebrochen
durch das Wort, so klar gesprochen,
jetzt die Stille: „Sicher“, sagt’ ich, 
„all seinVorrat ist’s, den er
aufgeschnappt bei einem armen
Meister, welchem ohn’ Erbarmen
Unglück folgte, bis des Armen
Lieder mit dem Wort, so schwer,
schlossen all, und seines Hoffens
Grablied mit dem Wort, so schwer,
schloß mit: Nimmer-Nimmermehr!“

Klassiker der Weltliteratur



informationsbl at t januar 2026 17

gl aube und kunst

Der Protagonist erkennt nicht, dass er selbst 
jener „arme Meister“ ist, dem Unglück wider-
fuhr. Doch als er merkt, dass der Vogel etwas 
mit Lenore zu schaffen hat, fleht er plötzlich:

„Du Prophet“, sprach ich, „ohn’ Zweifel“
dies, „ob Engel, oder Teufel,
bei dem Himmel ob uns, bei dem
Gott, dem geben wir die Ehr’:
Künde dieses Herzens Bangen,
ob in fernem Reich umfangen
wird ’ne Maid, all sein Verlangen,
die „Lenore“ im Engelheer
heißt, – das strahlend holde Mädchen,
so genannt im Engelheer?“
Sprach der Rabe: „Nimmermehr!“

Erschüttert über die Aussicht, seine Geliebte 
nie mehr wiedersehen zu können, schreit der 
Protagonist:

„Teufel“, schrie ich, „fort! und stör’
meine Einsamkeit nicht, – keine
schwarze Feder, die an deine
Lüg’ gemahn’, laß’ hier, – alleine
laß’ mich, – von der Büst’, o hör’
fort mit dir! und deine Krallen
nimm aus meiner Brust, o hör’!“

     
Doch das unheilvolle Wort hat bereits Wurzeln 
im Herzen des Gelehrten geschlagen. Im letzten 
Vers, der all die Ohnmacht des modernen Men-
schen offenlegt, an ein Leben nach dem Tod zu 
glauben, endet der Protagonist mit Worten zwi-
schen Verzweiflung und Wahnsinn:

Und der Rabe, wankend nimmer,
sitzt noch immer, sitzt noch immer
auf der Pallas weißer Büste
über meiner Thür’; – als wär’
er ein Dämon, traumbefangen,
scheint sein Aug’ – und seine langen
Schatten wirft die Lamp’ im bangen
Dämmer an der Wand umher;
und mein Herz aus diesem Schatten,
lagernd um mich dicht umher,
wird sich heben – Nimmermehr!

In Poes düsterem Gedicht manifestiert sich 
eine im 19. Jahrhundert wachsende Haltung, 
der das Verständnis für den Sinn des Todes zu-
nehmend abhanden kam. Trotz der Schönheit 
der Verse erzählt das Gedicht vom alternden 
Herzen des modernen Menschen, der nicht 
mehr an Wunder oder einen zukünftigen 
Himmel glauben kann. Doch so düster das 
Gedicht ist, bleibt es dennoch zutiefst mensch-
lich – vor allem stellt es die wichtige Frage, 
wie man Trauer begegnen soll und welchen 
Sinn vergängliche menschliche Liebe hat. Ist 
es überhaupt sinnvoll, fragt Poe, jemanden zu 
lieben, wenn nach Jahren am Ende der Tod 
uns den geliebten Menschen entreißen wird?

Augustinus hat diese Frage in seinen Be-
kenntnissen schon gestellt und bietet einen Teil 
der Lösung. Über den Tod seines Freundes 
schreibend, stellt er fest:

„Warum aber durchbohrte mich jener 
Schmerz so leicht und so tief, wenn nicht dar-
um, weil ich meine Seele auf den Sand gegos-
sen hatte, indem ich einen Sterblichen liebte, 
als sollte er nicht sterben?“ (IV,8).

In der Tat – einen sterblichen Menschen-
so zu lieben, als könne man ihn nie verlieren, 
kann in eine unerträglichen Qual münden. 
Darum müsse unser Herz, so Augustinus, zu-
erst auf Gott ausgerichtet sein. Nur wer vor 
jedem Geschöpf zunächst Gott und in Gott 
(dann) das Geschöpf liebt, dessen Liebe kann 
vor dem Schmerz bewahrt bleiben: „Selig ist, 
wer Dich liebt und seinen Freund in Dir, und 
seinen Feind um Deinetwillen. Er allein ver-
liert keinen lieben Menschen, da ihm in Dir, 
der nie verloren geht, alle teuer sind“ (IV,9).

Doch selbst wenn man Gott von gan-
zem Herzen liebt – wie soll dies die Trauer 
über den Verlust eines Geliebten verhindern? 
Schlägt Augustinus etwa vor, man solle jegli-
che menschliche Liebe ausschalten, um vom 
Schmerzen des Verlustes bewahrt zu bleiben?

Eine Antwort auf diese Frage bietet das 
mittelalterliche englische Gedicht Pearl, das 
vom anonymen „Pearl-Poeten“ verfasst wur-
de. Darin folgen wir der Geschichte eines 
Vaters, der beklagt, wie er in seinem Garten 

Edgar Allan Poe (1809–
1849) war ein ameri-
kanischer Dichter, 
Erzähler und Literatur-
kritiker, der entscheidend 
die Gattung der Kurz-
geschichte sowie die Genres 
der Kriminal-, Horror- 
und Schauerliteratur 
prägte. Seine Lyrik wurde 
zum Fundament des 
Symbolismus und der 
modernen Dichtung.



informationsbl at t januar 202618

gl aube und kunst

einst eine kostbare Perle verloren hatte. Als 
er in demselben Garten einschläft, träumt er 
von einem üppigen, leuchtenden Ufer – und 
begegnet dort einer jungen, weiß gekleideten 
Mädchengestalt. Bald erweist sich, dass die-
ses Mädchen seine einst verlorene Perle ist – 
seine Tochter, die der Tod im Alter von nur 
zwei Jahren ihm entrissen hatte. Der Dichter 
ruft voll Wunder:

„O Perle, die mir ist entschwunden,
die viel mir wert war alle Stunden!“ (Str. 21)

Der trauernde Vater beklagt nun sein Geschick 
und bezeichnet sich als „freudlosen Juwelier“, 
der – wenn er nur seine Perle wieder zurück-
bekommen könnte – zur Freude zurückfän-
de. Doch statt diesem Wunsch zuzustimmen, 
weist die Tochter ihn zurück:

„Mir dünkt, ein Juwelier verdient geringes Lob, 
Der nur das schätzt, was er vor Augen sieht“ 
(Str. 26).

An der Schwelle des Himmels entwickelt sich 
nun zwischen Vater und Tochter ein tiefes Ge-
spräch über den Sinn des Todes, die Erbsünde, 
menschliches Leid und die Hoffnung auf ein 
neues Leben in Gott. Schritt für Schritt bewegt 

sich der Vater aus der Finsternis seiner Trau-
er und tritt in ein Licht der Hoffnung. Seine 
Tochter, nun eine Braut des Lammes, führt ihn 
hinein in die Geheimnisse des Glaubens, die 
ihr offenbart wurden:

„Das Lamm macht froh uns allezeit, 
Tilgt Herzensleid und schenkt uns Segen; 
Hier hat ein jeder Wonn’ und Freud’, 
Und keines Ehre wird je geschmälert“ (Str. 72).

Der Vater wünscht sich nun mit eigenen Au-
gen die neue Heimat seiner Tochter zu sehen. 
Sie willigt ein. In einer herrlichen Schlussszene 
sieht der Poet das himmlische Jerusalem her-
absteigend wie eine „Braut, die sich für ihren 
Bräutigam geschmückt hat“ (Off 21,2). Als er 
plötzlich seine Tochter unter der Schar, die das 
weiße Lamm in einer himmlischen Liturgie 
preist, erblickt, ergibt er sich in die Vorsehung 
Gottes und spricht:

„Mit seiner Schar das Lamm zu preisen –
Darin fand ich große Freude“ (Str. 94).

Obwohl der Verlust seiner geliebten Perle dem 
Poeten tiefen Schmerz verursachte, so erkennt 
er am Ende, dass seine Tochter über die rein 
irdische hinweg zu einer anderen Art Liebe 
berufen wurde: Einer Liebe, die – obschon mit 
Kreuz und Schmerz verbunden – dennoch die 
Pforte der ewigen Glückseligkeit öffnet. Die 
menschliche Liebe wird durch den Tod nicht 
sinnlos, sondern findet in ihm einen Übergang 
in der himmlischen Eucharistie, die schon auf 
Erden im Opfer des Altares von jedem Christen 
vorweggenommen werden darf:

„Des Fürsten Huld zu suchen stets, 
Das ziemt dem Christen ohne Mühe; 
Denn Tag und Nacht erkennt’ ich Ihn, 
Mein Gott, mein Herr, mein Freund ist Er. 

Er, der in Brot und Wein sich birgt, 
Vom Priester täglich dargebracht, 
Er mache uns zum Hausgesind’, 
Zu Perlen, wie Er selber gedacht“ (Str. 101).



informationsbl at t januar 2026 19

theolo gie

Die Lesung am Fest der Unschuldigen Kinder birgt einen 
irritierenden Vers: „Es sind jene, die sich mit Frauen nicht 
befleckt haben; denn jungfräulich sind sie. Sie folgen dem 
Lamm, wohin es geht“ (Offb 14,4). Im Schott-Lektionar für 
die überlieferte Liturgie werden die Worte „mit Frauen“ in 
der Übersetzung einfach ausgelassen. „Jene“ sind die „Ein-
hundertvierundvierzigtausend“, die „den Namen des Lam-
mes tragen“. In Offb 7,1-8 werden Zwölftausend aus jedem 
der zwölf Stämme Israels – also 144.000 – mit Gottes Siegel 
bezeichnet. Das ist offensichtlich eine symbolische Zahl. Al-
ler Wahrscheinlichkeit nach ist das Bild der zwölf Stämme in 
übertragenem Sinn auf die ganze Kirche bezogen, nicht nur 
auf Israeliten bzw. Judenchristen. In Offb 14,1-5 ist dies die 
Zahl derjenigen, die „losgekauft“ sind „aus den Menschen 
als Erstlinge für Gott und das Lamm“. Jene Schriftinterpreten 
haben wohl Recht, die in Offb 7 diese Auserwählten in zwei 
Momenten erkennen: als streitende Kirche (die 144.000), 
danach als triumphierende Kirche im Himmel: „eine große 
Schar, die niemand zu zählen vermochte, aus jeder Nation 
und aus allen Stämmen, Völkern und Sprachen“ (7,9).

Können nun diese Auserwählten nur aus Männern be-
stehen, die sexuell unerfahren sind? Und was ist mit den 
Frauen unter den Auserwählten? Was mit Ehemännern? Es 
liegt nahe, dass in Offb 14,4 die (als männlich) beschriebene 
Jungfräulichkeit als Symbol für moralische beziehungsweise 
religiöse Reinheit dient. Diese Reinheit wird im Vers darauf 
als Wahrhaftigkeit dargestellt: „In ihrem Mund wurde keine 
Lüge gefunden; makellos sind sie“. Das kann man etwa von 
dem sagen, der nur kurze Zeit, aber mit „arglosem Sinn“, ge-
lebt hat (vgl. Weish 4,7-14); daher die Verknüpfung mit dem 
Fest der Unschuldigen Kinder.

Der (bildhafte) Vers meint nicht den sexuellen Verkehr 
unter Partnern, sondern die Untreue („Befleckung“) des 
Volkes, das Gott berufen und sich zu Seinem Volk erschaf-
fen hat. Das 16. Kapitel beim Propheten Ezechiel beschreibt 
diese Untreue im Bild der Stadt Jerusalem, die sich zu einer 
Hure erniedrigt (die sogar ihre Freier bezahlt, damit diese 
ihre Dienste in Anspruch nehmen): Daran haben die „Ein-
hundertvierundvierzigtausend“ keinen Anteil. Sie haben 
Gott die Treue gehalten. 

Über all dem schweben die großartigen weiblichen Bil-
der für die Kirche in der Johannesoffenbarung: das „große 
Zeichen“ der himmlischen Frau (12,1-2) und die unbefleckt 
strahlende heilige Stadt, „die Braut, die Frau des Lammes“ 
(21,9), das neue, das himmlische Jerusalem.

V O N  P.  L I C .  B R E N DA N  G E R A R D  F S S P

Rätselhafte Schriftstellen

„Jene, die sich nicht 
mit Frauen  
befleckt haben“

Anbetung des Lammes –  
Illustration aus der 
Apokalypse von Albrecht 
Dürer, 1498



informationsbl at t januar 2026

rubriktitel

20

„Herr, lehre uns beten„ – 
Gedanken zum Vaterunser
Das Vaterunser ist das Gebet, das uns Chris-
tus selbst gelehrt hat. Es spielt daher eine 
zentrale Rolle in der christlichen Tradition 
und besticht durch seine Einfachheit und  
Tiefe. Im Vaterunser, dem vollkommensten 
aller Gebete, finden wir eine Struktur vor,  
die sowohl für unser persönliches als auch  
für unser gemeinschaftliches Beten von  
Bedeutung ist.
Datum: 11. bis 14. November 2026
Ort: Kurhaus Marienburg, St. Pelagiberg (CH)
Leitung: P. Alexander Metz FSSP
Anmeldung:  
Tel. +41 71 433 11 66

Ignatianische Exerzitien in Schöntatt
Datum: 13. bis 18. September 2026
Ort: Vallendar-Schönstatt (DE)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP,  
Tel. +41 (0)44 772 39 33, 

Adventsexerzitien
Datum: 2. bis 5. Dezember 2026
Ort: St. Pelagiberg (CH)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP,  
Tel. +41 (0)44 772 39 33, 

Exerzitien zum Einstieg in die Fastenzeit 
Datum: 23. bis 28. Februar 2026
Ort: St. Pelagiberg (CH)
Preis: ab 435 CHF (Einzelzimmer)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Exerzitien an der Schwelle zur Passionszeit
Datum: 16. bis 21. März 2026
Ort: Marienfried (DE)
Preis: ab 361,50 EUR (Einzelzimmer)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Priesterexerzitien
Die Exerzitien folgen in ihrer Grundstruktur 
dem hl. Ignatius von Loyola. Zugleich erhalten 
die einzelnen Betrachtungen eine ausdrück-
lich priesterliche Prägung. Denn auch für den 
Priester bleibt es entscheidend, sich immer 
wieder neu vor Gott in die Haltung der Bereit-
schaft zu stellen: alles Ungeordnete zu erken-
nen und abzulegen, um das eigene Leben noch 
besser zu ordnen – zur größeren Ehre Gottes, 
zum Heil der eigenen Seele und zum Wohl der 
ihm anvertrauten Gläubigen.
Datum: 17. bis 22. August 2026
Ort: Kurhaus Marienburg, St. Pelagiberg (CH)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP,  
Tel. +41 (0)44 772 39 33, 

Exerzitien

Seminare
 

Zelebrationskurs im traditionellen Ritus
Datum: 1. bis 5. März 2026
Ort: St. Pelagiberg (CH)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Seminar für Brautleute und Eheleute
Der Kurs richtet sich an alle, die das Geheim-
nis der ehelichen Liebe tiefer ergründen und 
sich für die Herausforderungen der verschie-
denen Phasen einer Ehe wappnen wollen.
Datum: 7. bis 11. April 2026
Ort: Gebetsstätte Marienfried (DE)
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Theologischer Sommer
Dozenten des Priesterseminars St. Petrus 
präsentieren eine Synthese ihrer Vorlesungen. 
Die etwa vier bis fünf Kurse richten sich an 
Priester, Seminaristen und Theologiestuden-
ten. Systematische Grundlage für die einzelnen 
Disziplinen der Theologie bildet die philoso-
phia perennis. 
Datum: 12. bis 18. Juli 2026
Ort: Priesterseminar St. Petrus (DE)
Preis: 360 Euro (Teilnahmegebühr inkl. Über-
nachtung und Vollpension)
Info/Anmeldung: P. Dr. Sven Leo Conrad FSSP, 

 Tel. +49 9446 9911051



informationsbl at t januar 2026 21

termine

Wallfahrt nach Lourdes und Nevers
Busreise von Zürich nach Lourdes mit Zu-
stiegsmöglichkeiten in Baden und Basel. Auf 
der Hinfahrt machen wir einen Zwischen-
stopp mit Übernachtung in Nevers, wo wir 
das Grab der hl. Bernadette besuchen.
Datum: 3. bis 9. September 2026
Info/Anmeldung: P. Julian Altmann FSSP, 

 Tel. +41 77 511 7372

Fußwallfahrt von Köln nach Kevelaer
Die Wallfahrt hat eine Gesamtstrecke von 
120 km. Wer nicht den gesamten Weg mit-
pilgern möchte, kann am zweiten oder dritten 
Tag einsteigen oder auch nur die letzten zwölf 
Kilometer am Sonntag ab Geldern mitgehen.
Datum: 10. bis 13. September 2026
Information, Spenden und Anmeldung: 
www.koeln-kevelaer-wallfahrt.de

Frühjahrswallfahrt ins Heilige Land
Eine Pilgerreise auf den Spuren Jesu ist eine 
einzigartige spirituelle Erfahrung. Wir haben 
Unterkünfte in besten Lagen und machen 
Station in Nazareth, am See Genezareth, 
in Jericho, Bethlehem und Jerusalem
Datum: 12. bis 26. April 2026
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Wallfahrt nach Ziteil
Ziteil ist einer der höchstgelegenen Wall-
fahrtsorte Europas. Das Heiligtum am Ost-
hang des Piz Curvér (Graubünden, Schweiz) 
liegt auf 2.434 m ü. M. und geht auf zwei Ma-
rienerscheinungen im Sommer 1580 zurück.
Datum: 7. Juli 2026
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Wallfahrten
 

Familienfreizeit in Obertauern
Datum: 1. bis 8. August 2026
Leitung: P. Gregor Pal FSSP
Information/Anmeldung: Maria Trachta, 

Tel. +43 676 9100015

Zeltlager für Buben in Oberösterreich
Teilnahmealter: 9 bis 15 Jahre
Datum: 1. bis 8. August 2026
Ort: St. Roman (AT)
Leitung/Anmeldung: P. Michael Parth FSSP, 
Tel. +49 711 9827791, 

Zeltlager für Mädchen in Oberösterreich
Teilnahmealter: 9 bis 15 Jahre
Datum: 8. bis 15. August 2026
Ort: St. Roman (AT)
Leitung/Anmeldung: P. Michael Parth FSSP, 
Tel. +49 711 9827791, 

Kinderfreizeit in Biberach an der Riß
Datum: 16. bis 22. Augut 2026
Anmeldung: P. Korbinian Mendler FSSP,

Mobil +49 174 8655767

Skilager für Väter und Söhne
Unterkunft finden wir in Flüeli-Ranft, 
der Heimat des hl. Bruder Klaus von Flüe. 
Auf die Piste gehen wir in Melchsee-Frutt. 
Willkommen sind Väter mit Söhnen, 
Großväter mit Enkeln, aber auch Einzel-
personen (Mindestalter 16 Jahre).
Datum: 13. bis 16. Februar 2026
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Familienlager auf der Bettmeralp
Das Berghaus Möriken bietet uns wieder den 
idealen Rahmen zur Erholung inmitten der 
herrlichen Berglandschaft es Aletschgebiets.
Datum 1. Freizeit: 18. bis 25. Juli 2026
Datum 2. Freizeit: 25. Juli bis 1. August 2026
Leitung/Anmeldung: P. Martin Ramm FSSP, 
Tel. +41 (0) 44 772 39 33, 

Familienfreizeit in der Eifel
Datum: 25. Juli  bis 1. August 2026
Ort: Jugendhof Finkenberg, Blankenheim (DE)
Leitung: P. Josef Unglert FSSP
Information/Anmeldung: Alexander Pohl, 

Freizeiten 



informationsbl at t januar 202622

niederl assungen �  messorte

D E U T S C H L A N D
 
Wigratzbad
Priesterseminar St. Petrus, 
Kirchstr. 16, P. Dr. Deneke, P. Pal, 
P. Jäger, P. Räder, P. Unglert, 
Tel. +49 8385 92210, 
Haus St. Michael, Kapellenweg 5, 
P. Dreher, P. Zeis, P. Gesch: 
Tel. +49 8385 1625 
Sühnekirche: Sonn- und feiertags 
7.55 Uhr; Gnadenkapelle: Mo. 
– Sa. 6.30 Uhr; Seminarkapelle: 
Sonn- und feiertags 10.15 Uhr

Altenberg
Heilig-Kreuz-Kapelle, Kapellen-
weg 3, Odenthal-Klasmühle:  
Fr. 18 Uhr, Information in Köln
 
Amberg
St. Augustinus, Deutsche Schul-
gasse 4: 1. So. im Monat 17 Uhr, 
Wallfahrtskirche Maria Hilf
Auf dem Mariahilfberg 3:
3. So. im Monat 17 Uhr
Information in Bettbrunn
 
Augsburg
Milchberg 13; P. Paul, P. Hagel
Tel. +49 821 31949832
St. Margareth, Spitalgasse 1: 
Sonn- u. feiertags 10 Uhr, 
Mo., Di., Mi. und Sa. 8 Uhr; 
Do. und Fr. 18 Uhr
 
Bad Grönenbach
Schlosskapelle, Pappenheimerstr.: 
Sonn- und feiertags 10 Uhr, 
Information in Türkheim
 
Bad Wörishofen
Abwechselnd in St. Justina, 
Hauptstr. 23, und der Dominika-
nerinnenkirche, Klosterhof 1:  
Sonn- und feiertags 17 Uhr,  
Information in Türkheim
 
Bettbrunn
Haus St. Albertus Magnus 
Forststraße 12, Kösching, 
P. Dr. Conrad, P. Aust,  
P. Pénáz, P. Bachmaier: 
Tel. +49 9446 9911051

Blaibach bei Bad Kötzting
St. Elisabeth, Kapuzinergasse 2: 
1. u. 3. So. im Monat 11.30 Uhr, 
Information in Bettbrunn

Bonn
St. Michael, Rheinbacher Straße:
Sonn- u. Feiertags 18 Uhr,  
Di. 19 Uhr, Information in Köln

Düsseldorf
St. Dionysius, Abteihofstr. 25:  
Sonn- und feiertags 10.30 Uhr,  
Do. u. Fr. 18.30 Uhr, Sa. 8.30 Uhr
Information in Köln
 
Eichstätt
Heilig-Kreuz-Kirche, Kapuziner-
gasse 2: Sonn- und feiertags 
19 Uhr, Di. 16.30 Uhr, 
Information in Bettbrunn
 
Freiburg
Adelhauser Kirche, Adelhauser 
Straße 31A: Sonn- und feier- 
tags 10 Uhr, Beichtgelegenheit 
ab 9.15 Uhr,  P. Reiner, 
Information in Thalwil
 
Garmisch-Partenkirchen
St. Sebastian, Münchner Str. 1: 
1. Sonntag im Monat 18 Uhr, 
Information in München
 
Görlitz
Franziskanerkirche, An den Neiße-
wiesen 91, Görlitz-Weinhübel:
1. So. im Monat 10.30 Uhr 
St. Franziskus, Varnsdorf (CZ):
2. und 3. So. im Monat 10.30 Uhr
Information in Potsdam

Hannover
Haus St. Matthias, Mommsen-
straße 2, P. Recktenwald, P. Heider: 
Tel. +49 511 5366294
Propsteikirche St. Clemens, 
Platz an der Basilika 1: Sonn- und 
feiertags 13.30 Uhr, Fr. 15.30 Uhr

Heidelberg
Kirche St. Anna, Plöck 4: 
Sonn- und feiertags 18.00 Uhr
Information in Oberflockenbach

Hörmannsberg
St. Peter und Paul, Meringer Str. 4: 
1. Mi. im Mo. 8.30 Uhr,
Information in Augsburg

Ingolstadt (Oberhaunstadt)
St. Willibald, Dorfplatz 4: 
Sonn- und feiertags 10 Uhr, 
Information in Bettbrunn

Kiel
St. Nikolaus, Rathausstraße 5:
1. So. im Monat 16 Uhr,
Information in Hannover

Köln 
Haus St. Engelbert, 
Johann-Heinrich-Platz 12, 
P. Gerstle, P. Andreas Fuisting, 
P. Serwe, P. Mendler: 
Tel. +49 221 9435425
Maria Hilf, Rolandstraße 59: 
Sonn- und feiertags 10 Uhr, 
Di. – Fr. 18.30 Uhr, Sa. 9 Uhr
 
Lindlar-Frielingsdorf
St. Apollinaris, Jan-Wellem-
Straße 5: So.17.30 Uhr, 
Information in Köln

Mittersthal
Haus St. Sola, An der Leiten 2
P. Maußen: Tel. +49 9184 8080668
Di., Mi., Do. 18 Uhr; Sa. 8 Uhr

München 
Haus St. Lantpertus, 
Altheimer Eck 15, P. Bücker, 
P. De Andrade: 
Tel. +49 89 23076770  
Kreuzkirche, Kreuzstraße 10: 
Sonn- u. feiertags 7.30 Uhr, 
9.30 Uhr, 18 Uhr; Mo. u. Di. 8 Uhr; 
Mi.-Fr. 18 Uhr; Sa. 8 Uhr

Neckarsulm
Haus St. Martin, Linkentalstr. 29 
P. Rindler: Tel. +49 7132 3824385 
Frauenkirche, Spitalstraße 1:  
Sonn- und feiertags 9.30 Uhr,  
Mo., Mi. u. Sa. 8 Uhr 
Di., Do. u. Fr. 19 Uhr

Neumarkt i. d. Oberpfalz
St. Jobst, Regensburger Str. 16: 
Sonn- u. feiertags 10.15 Uhr;  
Mo. u. Fr. 18 Uhr; 
Information in Mittersthal
 
Nürnberg
St. Georg, Bierweg 35: 
2. und 4. So. im Monat 18 Uhr,
Information in Bettbrunn
 
Nußdorf am Inn
St. Leonhard, Leonardiweg:
Mo. 19 Uhr, Info in Salzburg

Oberflockenbach
Haus St. Pirmin, Steinklingener  
Straße 22, P. Weiß, P. Mayer: 
Tel. +49 6201 7109857 
Kapelle St. Marien, Steinklingener 
Str. 24, oder Herz-Jesu-Kirche, 
Am Hummelberg 2: Sonn- und 
feiertags 8.30 Uhr, 10 Uhr;  
Mo., Di., Do., Fr. 18.30 Uhr; Mi., 
Sa. 8 Uhr; 1. Sa. im Mo. 18.30 Uhr

Oberhausen
Haus St. Ludgerus, Lothringer 
Str. 13, P. Klein, P. Hengstermann: 
Tel. +49 208 62199630; 
St. Joseph, Lothringer Str. 154: 
Sonn- u. feiertags 10 Uhr;  
Mo., Do., Sa. 8.30 Uhr; 
Di., Mi., Fr. 18.30 Uhr

Potsdam
P. Mark: Tel. +49 3381 7958419
Kapelle im Alexianer St. Josefs-
Krankenhaus, Zimmerstr. 6:
Sonn- und Feiertags 17 Uhr
 
Recklinghausen
P. Klein, P. Hengstermann:
Tel. +49 2361 8493468
St. Michael, Michaelstraße 1:  
Sonn- und feiertags 10 Uhr
St. Joseph, Grullbadstraße 93: 
Do. 18 Uhr, 1. Fr. im Mo. 18 Uhr, 
1. Sa. im Monat 8 Uhr
 
Remscheid
St. Josef, Menninghauser Str. 5: 
Sonn- und feiertags 8 Uhr, 
Information in Köln



informationsbl at t januar 2026 23

niederl assungen �  messorte

Saarlouis
P. Metz, P. van der Linden,  
P. Westner, Stiftstraße 18, 
Tel. +49 6831 8931670  
Canisiuskirche: Sonn- u. feiertags 
8 Uhr, 10 Uhr und 18 Uhr;  
Mo., Di., Do., Fr. 18.30 Uhr;  
Mi., Sa. 8 Uhr

St. Ingbert
St. Engelbert, Kaiserstraße 67: 
Sa. 9 Uhr, Information in Saarlouis

Schwäbisch Gmünd
St. Leonhard, Aalener Straße 2:
Sonn- u. feiertags 8 Uhr, 9.30 Uhr 
Information in Stuttgart
 
Stuttgart
Haus Maria Immaculata, Franklin-
straße 40; P. Parth, P. Dr. Eichhorn, 
P. Watts; Tel. +49 711 9827791
Kirche St. Albert, Wollinstr. 55: 
Sonn- u. feiertags 8 Uhr, 9.30 Uhr, 
1. So 12 Uhr mit engl. Predigt, 
Mo.–Fr. 18.30 Uhr; Sa. 8.30 Uhr 
 
Türkheim 
Haus Maria Königin der Apostel,
Grabenstr. 4, P. Banauch, P. Berger, 
Tel. +49 8245 6057288 
Kapuzinerkirche: Sonn- und  
feiertags 8 Uhr und 10 Uhr;  
Mo.-Fr. 18.30 Uhr, Sa. 7.45 Uhr

Wuppertal-Barmen
St. Antonius, Unterdörnen 137:  
1., 3., 4. Mo. im Monat 18.30 Uhr,
Information in Köln

S C H W E I Z
 
Baden
Dreikönigskapelle, Parkstr. 31A:
Sonn- u. feiertags 7.30 u. 9.30 Uhr,
weitere Messen gemäß Gottes-
diensordnung; Info in Thalwil

Basel
St. Anton, Kannenfeldstr. 35:
So. 11.30 Uhr, P. Reiner
Information in Thalwil

Etzgen
Bruderklausenkapelle, 
Büntestraße 125: Sonn- u. feier-
tags 9.30 Uhr, Fr. u. Sa. gemäß 
Gottesdienstordnung, Information 
in Thalwil

Fribourg
Basilika Unserer Lieben Frau,
Place Notre-Dame 1: Sonn- und 
feiertags 8 Uhr u. 10 Uhr; Mo., Di., 
Do. u. Fr. 18.30 Uhr, Mi.-Sa. 9 Uhr 
Information im Generalhaus: 
Tel. +41 26 488 00 37

Niederwil
St. Mauritius, Cham: Sonn- u. 
feiertags 7.45 Uhr, 9.30 Uhr; Mo., 
Di., Do. 18.45 Uhr; Mi. 8 Uhr; 
Fr. 19.30 Uhr; Sa. 17 Uhr  
P. Gorges, Engelgasse 14, Ober-
rüti: Tel. +41 41 5307511

St. Pelagiberg
Haus St. Benedikt, St. Pelagi-
bergstr. 7, P. Baumann. P. Brem 
Tel. +41 71 4300260 
Pfarrkirche: So. 7 Uhr, 9.30 Uhr, 
19 Uhr; Mo., Mi., Fr.: 19.30 Uhr; 
Di., Do., Sa.: 8 Uhr;  
1. Do. 19.30 Uhr; 1. Fr. 20 Uhr; 
Information im Kurhaus:  
Tel. +41 71 433 11 66
 
Thalwil
Haus Maria Königin der Engel,
Ludretikonerstrasse 3, 
P. Martin Ramm, P. Altmann: 
Tel. +41 44 772 39 33

Zürich
Herz-Jesu-Kirche, Schwamen-
dingenstrasse 55: Sonn- u. feier-
tags 17 Uhr, Mo. u. Fr. 19 Uhr 
Information in Thalwil

Ö S T E R R E I C H
 
Hartberg
Wallfahrtskirche Maria Lebing,  
Lindenweg 1: 1. u. 2. So. im Monat 
17 Uhr, Information in Wien

Innsbruck
Kloster der Ewigen Anbetung,
Karl-Kapferer-Straße 7:  
Sonn- u. feiertags 10.30 Uhr, 
Information in Salzburg

Katzelsdorf an der Leitha
St. Radegundis, Kirchengasse 21: 
Sonn- u. feiertags 11 Uhr;  
1. Fr. 19 Uhr, Information in Wien

Köppach
Marienkapelle, Köppach 2093:
3. So. im Mo. 9 Uhr, Info in Linz

Linz
Wiener Straße 262a, Linz,
P. Zimmer, P. Dr. Lugmayr: 
Tel. +43 732 943472  
Minoritenkirche, Klosterstraße 7: 
Sonn- u. feiertags 8.30 Uhr Hoch-
amt und 10.30 Uhr Bet-Singmesse,
Mo., Di., Do., Fr.. Sa. 8.30 Uhr,  
Mi. 18 Uhr
 
Salzburg 
Linzer Gasse 41, 5020 Salzburg, 
P. Biffart, P. Brüllingen: 
Tel. +43 662 875208
St. Sebastian, Linzer Gasse 41: 
Sonn- u. feiertags 8 Uhr, 9.30 Uhr; 
Mo.-Fr. 18 Uhr; Sa. 8 Uhr

Schardenberg
Winter: Pfarrkirche, Kirchenplatz 
Sommer: Fatimaheiligtum  
4. So. im Mo. 19 Uhr Messe
Information in Linz

Wien
Haus St. Leopold,  
Kleine Neugasse 13/4-6,  
P. Schmidt, P. Bruckwilder, 
P. Grafl: Tel. +43 1 5058341  
Paulanerkirche, Wiedner Haupt-
straße 21: Sonn- u. feiertags  
8 Uhr und 16.30 Uhr, werktags  
8 Uhr, Mo. zusätzlich um 18 Uhr

Wiener Neustadt
St. Leopold, Wiener Straße 61, 
Sa. 19 Uhr, Information in Wien

I TA L I E N / S Ü D T I R O L

Brixen
P. Lauer, Seiserleite 78a, Vahrn, 
Tel. +39 0472 694251,
Herz-Jesu-Kirche, Altenmarkt-
gasse 17: Sonn- u. feiertags 8 Uhr 
u. 9.30 Uhr / Di. 7 Uhr/ 2., 4. u.  
5. Mi. 8 Uhr / Do. u. Fr. 18 Uhr / 
Sa. 8 Uhr / 1. Sa. 18 Uhr

Schlanders
Spitalkirche, Via Ospedale 1:  
So. (im unregelmäßigen Turnus) 
17.30 Uhr, Information in Brixen

N I E D E R L A N D E
 
Amsterdam
Huis Sint Bonifatius, Amstelveens- 
weg 161, 1075 XA Amsterdam, 
P. Knudsen, P. Leontyev,  
Kpl. Hagenbeek: +31 20 6629470,  
Sint-Agneskerk, Amstelveens- 
weg 161: Sonn- u. feiertags 11 Uhr, 
werktags 11 Uhr

S L O WA K E I

Bratislawa
Klosterkirche Mariä Heimsuchung, 
Přesanické náměstí: So. 17 Uhr, 
Information in Římov

T S C H E C H I E N

Budweis
Klosterkirche Mariä Opferung,
Piaristické nám.: So. 11 Uhr und 
Do. 17.30 Uhr, Info in Římov 

Nepomuk
St. Jakobus, Přesanické náměstí: 
2. u. 4. So. 16 Uhr, Info in Římov

Římov
Kostelní 10, P. Zentner, P. Vatter: 
Tel. +420 6032 01149
Wallfahrtskirche: So. 8.30 Uhr, 
Mo. 8.15 Uhr; Di., Mi. 18 Uhr; 
Sa. 7.30 Uhr
 




